
ISSN 0101-4838
 � 135

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

Ironia trágica, linguagem e éticaIngrid Vorsatz

A ironia trágica, a equivocidade da 
linguagem e a dimensão ética: nota sobre 

a ODE AO HOMEM na Antígona de Sófocles1 

Ingrid Vorsatz*

RESUMO
A chamada ironia trágica é um traço distintivo do texto sofocleano. Esta ca-

racterística notável em parte poderia ser atribuída à polissemia intrínseca ao uso ela-
borado da língua grega, próprio da criação poética. No entanto, o recurso a este 
expediente, para além da questão estilística, comporta uma dimensão ética uma vez 
que, ali onde o texto é marcado pela equivocidade, o herói trágico, ao se decidir 
por determinado sentido, escolhe seu destino. É justamente em virtude desta aporia, 
inerente à sua condição, que o herói trágico deve (soll) se engajar no ato, partindo 
de seu desamparo fundamental e não em função do que sabe. Talvez seja isso o que 
ele tem a ensinar ao sujeito moderno, que é o da psicanálise, foracluído pelo advento 
da ciência. O desejo se realiza em ato – passant (pas sans) le savoir –, furando o saber 
constituído e em uma dimensão que é propriamente ética. 

Palavras-chave: psicanálise; tragédia antiga; ética; linguagem; sujeito.

ABSTRACT

Tragic irony, language’s equivocationess and ethical dimen-
sion: note upon MAN’S ODE in Sophocles’ Antigone

The so called Tragic irony is well known as a distinctive feature of Sophocles’ text. 
This remarkable feature could be related to the elaborated use of the Ancient Greek lan-
guage as well as to its polysemic character. Nevertheless, this use of irony, beyond a stylis-
tic literary resource, involves an ethical dimension. Therefore, when the Sophoclean text 
could lead to misunderstanding, precisely there the Tragic hero, choosing one sense instead 
of another, chooses, in fact, his own destiny. It is precisely due to this paradox, which is 
inherent to his ethos, that the Tragic hero shall (soll) engage himself in action. Act comes 
out from one’s fundamental helplessness (Hilflosigkeit), and not from what one knows. 

* Psicanalista; Mestre e Doutora em Teoria Psicanalítica pela Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(UFRJ). Rio de Janeiro, RJ, Brasil. Email: vorsatz.ingrid@gmail.com.

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   135Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   135 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

136 � INGRID VORSATZ

Perhaps this is the lesson that the Tragic hero could teach the Modern subject – who is 
also psychoanalysis’ subject –, foreclosed by the scientific approach. The wish may only be 
accomplished by an act, breaking through knowledge – passant (pas sans) le savoir – in 
an ethical dimension.

Keywords: psychoanalysis; ancient tragedy; ethics; language; subject.

Os poetas e os romancistas detêm o conhecimento da alma,
 são nossos mestres, pois beberam em fontes que nós, homens comuns, ainda

 não tornamos acessíveis à ciência. 
Freud, 1906/1976

A chamada ironia trágica é um traço distintivo do texto sofocle-
ano. Isto não significa que esta característica esteja ausente nas obras 
dos demais autores trágicos – nomeadamente, Ésquilo e Eurípedes 
–, mas que encontra em Sófocles sua expressão máxima. Este traço 
notável pode, em parte, ser atribuído à polissemia intrínseca ao uso 
elaborado do idioma grego, bem como própria da criação poética. A 
tragédia antiga é o lugar por excelência da ambiguidade – das palavras, 
dos atos, das relações (Alaux, 1995). No entanto, o recurso a este expe-
diente, para além da questão estilística, comporta uma dimensão ética, 
uma vez que, ali onde o texto é marcado pela equivocidade, o herói 
trágico, ao se decidir por determinado sentido, escolhe seu destino.

Da mesma forma, o leitor/espectador da tragédia é convocado a 
se posicionar diante do caráter equívoco do texto sofocleano. As arma-
dilhas “linguageiras” que se abrem sob os pés do herói trágico fazem 
com que o leitor/espectador se interrogue sobre o sentido profundo 
da polissemia do texto trágico que cabe a ele decifrar (Alaux, 1995). 
É, portanto, no nível da própria linguagem – naquilo que lhe é mais 
constitutivo – que tanto o herói trágico como a audiência (ou o leitor 
do texto) se vê diante de uma escolha. O sentido do texto trágico se 

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   136Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   136 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



IRONIA TRÁGICA, LINGUAGEM E ÉTICA � 137

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

decide por intermédio dessa escolha; logo – e paradoxalmente –, o 
destino é efeito de uma escolha que se efetiva em ato, e não sua causa.

ÁNTHROPOS, ASSOMBRO DA NATUREZA

Em relação a Antígona (Sófocles, 441 a.C./1989), a fina ironia 
sofocleana se faz notar, sobretudo, na passagem conhecida como Ode 
ao Homem. Trata-se de uma ode coral que precede o momento em 
que a princesa tebana é trazida à presença de Creonte, rei de Tebas, 
quando então se dará o embate entre estes dois personagens em tor-
no da transgressão à lei da polis cometida pela filha de Édipo. Nas 
palavras do coro ressoa a advertência de que, impotente em relação à 
morte, as decantadas qualidades do homem, ánthropos – este assom-
bro da natureza –, têm pouca serventia. Frente à morte, o homem se 
encontra irremediavelmente desamparado. 

Eis os versos de Sófocles:

Há muitas maravilhas, mas nenhuma/é tão maravilhosa quanto o ho-
mem./Ele atravessa, ousado, o mar grisalho,/impulsionado pelo vento 
sul/tempestuoso, indiferente às vagas/enormes na iminência de abismá-
-lo;/e exaure a terra eterna, infatigável,/deusa suprema, abrindo-a com o 
arado/em sua ida e volta, ano após ano,/auxiliado pela espécie equina./
Ele captura a grei das aves lépidas/e as gerações dos animais selvagens:/e 
prende a fauna dos profundos mares/nas redes envolventes que pro-
duz,/homem de engenho e arte inesgotáveis./Com suas armadilhas ele 
prende/a besta agreste nos caminhos íngremes;/e doma o potro de abun-
dante crina,/pondo-lhe na cerviz o mesmo jugo/que amansa o feroz tou-
ro das montanhas./Soube aprender sozinho a usar a fala/e o pensamento 
mais veloz que o vento/e as leis que disciplinam as cidades,/e a proteger-
-se das nevascas gélidas,/duras de suportar a céu aberto,/e das adversas 
chuvas fustigantes;/ocorrem-lhe recursos para tudo/e nada o surpreende 

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   137Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   137 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

138 � INGRID VORSATZ

sem amparo;/somente contra a morte clamará/em vão por socorro, em-
bora saiba/fugir até de males intratáveis./Sutil de certo modo na inven-
tiva/além do que seria de esperar,/e na argúcia, que os desvia às vezes/
para a maldade, às vezes para o bem,/se é reverente às leis de sua terra/e 
segue sempre os rumos da justiça/jurada pelos deuses ele eleva/à máxima 
grandeza a sua pátria./Nem pátria tem aquele, que ao contrário,/adere 
temerariamente ao mal;/jamais quem age assim seja acolhido/em minha 
casa e pense igual a mim! (Sófocles, 441 a.C./1989: 210-211).

Já no primeiro verso percebemos a presença da ironia trágica, 
uma vez que o autor trágico utiliza a palavra deinon, cujo significa-
do não é unívoco, para predicar o homem (aqui, Sófocles utiliza o 
substantivo genérico ánthropos, e não brótos – este último assinala o 
caráter mortal do homem). A rigor, essa palavra carrega um sentido 
antitético. Assim como ocorre nos sonhos, esta manifestação incons-
ciente por excelência – conforme observado por Freud (1910/1970) 
–, o texto trágico, também ignora as contradições.

Este termo ganhou acepções distintas nos diversos idiomas em 
que o texto sofocleano foi traduzido. Na versão brasileira de Kury 
(Sófocles, 441 a.C./1989), deinon foi traduzido por “maravilha”. 
Esta também é a tradução proposta por Mazon, “Il est bien des mer-
veilles en ce monde, il n’en est pas de plus grande que l’homme” 
(Sófocles, 441 a.C./1997: 29). Estaria Sófocles enaltecendo o gênero 
humano? Ou, antes, dirigindo sua notória ironia àquele que, no sé-
culo seguinte, seria definido por Aristóteles como sendo um “animal 
racional”? Vale dizer, dotado de um atributo – o uso da razão – que, 
por distingui-lo dos demais componentes do reino animal, confere 
ao homem um estatuto superior, alçando-o ao topo da cadeia. É a 
esta perspectiva em ascensão que parece se dirigir a sutil ironia trágica 
contida nos versos de Sófocles.

Quanto ao termo grego deinon escolhido por Sófocles para pre-
dicar o homem (ánthropos), este é polissêmico, podendo significar 

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   138Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   138 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



IRONIA TRÁGICA, LINGUAGEM E ÉTICA � 139

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

tanto “prodígio” quanto “assombro”. Esta última acepção foi adotada 
por Flores Pereira (Sófocles, 441 a.C./2006: 43) em sua tradução 
do referido verso de Sófocles: “Há muitos assombros,/mas nada tão 
assombroso/quanto o homem”. A tradução proposta por Gibbons e 
Segal (Sófocles, 441 a.C./2003: 68) é semelhante, uma vez que sua 
escolha recai sobre wonder2, a saber, “At many things – Wonders,/
Terrors – we feel awe,/But at nothing more/Than a man”.  Lauxerois 
(Sófocles, 441 a.C./2005: 29), por sua vez, propõe o substantivo 
effrayant (“extraordinário”, e também “assustador”) a título de tra-
dução para deinon: “Innombrable l’effrayant, mais rien/N’est plus 
effrayant que l’homme”. Já Almeida e Vieira (1997: 58) traduzem 
deinon por “milagre” – “Muitos milagres há, mas o mais portento-
so é o homem”. A tradução de Lacan (1959-1960/1988: 332), “Há 
muitas coisas formidáveis no mundo, mas não há nada mais for-
midável do que o homem”, remete àquela proposta posteriormen-
te por Lauxerois (Sófocles, 441 a.C./2005), uma vez que o adjetivo 
 formidable significa primordialmente “qui inspire une grande  crainte; 
effrayant”3. 

Em nosso idioma, encontramos significado similar – “terrível”, 
“pavoroso” – na acepção antiga do termo “formidável”. Tudo leva a 
crer que a escolha de Lacan (1959-1960/1988) recaiu sobre o uso 
antigo deste adjetivo – indicativo da ironia sofocleana presente no 
referido verso – sem, no entanto, desconsiderar o caráter antitético 
do termo utilizado por Sófocles, já que formidable também tem o 
sentido de “extraordinário”.

Estes versos também mereceram um comentário por parte dos 
helenistas Vernant e Vidal-Naquet (1981/2005) que destaca o ca-
ráter ambíguo do termo empregado por Sófocles para caracterizar 
o homem, ánthropos. Apesar de reinar absoluto sobre a natureza, o 
homem, não obstante, não é senhor de si. “[...] Que ser é esse que a 
tragédia qualifica de deinós, [...] agente e paciente ao mesmo tempo, 
culpado e inocente, lúcido e cego, senhor de toda a natureza através 

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   139Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   139 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

140 � INGRID VORSATZ

de seu espírito industrioso, mas incapaz de governar-se a si mesmo?” 
(Vernant & Vidal-Naquet, 1981/2005: 9). Já de acordo com Knox 
(1957/2002), os versos pronunciados pelo coro representam a essên-
cia do novo espírito político de otimismo em ascensão no século V 
a.C., contra o qual a ironia sofocleana seria endereçada.

Em um estudo dedicado a Édipo Rei (Knox, 1957/2002) o he-
lenista britânico evoca o fato de que Édipo tornou-se tyrannos de 
Tebas ao decifrar o enigma proposto pela esfinge, cuja resposta cor-
reta é, justamente, “o homem” (ánthropos). Naquele mesmo século 
V a.C. – conhecido como o século trágico –, o sofista Protágoras, de 
acordo com o racionalismo crítico então emergente, contrapõe a in-
teligência humana à obscuridade característica da verdade profética. 
Faz isso através de uma definição tão surpreendente quanto radical: 
“O homem é a medida de todas as coisas: a medida da existência do 
existente e da não existência do não existente” (Knox, 1957/2002: 
34-35). Esta definição seria retomada por Platão através da consi-
deração de que o homem é a própria medida da realidade (Knox, 
1957/2002). 

Assim, seria contra esta perspectiva racionalista em ascensão 
que se dirige a ironia trágica sofocleana. Para Knox (1955), a ode 
coral presente em Antígona diz respeito à ascensão ao poder do 
ánthropos tyrannos, aquele que tudo domina através do saber. O 
conhecimento4 fez de Édipo rei – tyrannos – de Tebas; o conheci-
mento faz do homem aquilo que ele é, senhor do universo (Knox, 
1955). Todavia, é este mesmo afã de conhecimento – em relação 
ao mundo e a si próprio – que será responsável pela derrocada no 
homem, no entender de Sófocles – justamente o que ocorre com 
Édipo.

Em relação ao verso 360 da referida ode coral, Lacan (1959-
1960/1988) destaca a ironia contida na expressão pantôporos áporos 
utilizada por Sófocles em relação ao homem: “Pantôporos quer dizer 
que conhece montes de coisas – ele conhece é coisas, o homem. Ápo-

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   140Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   140 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



IRONIA TRÁGICA, LINGUAGEM E ÉTICA � 141

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

ros é o contrário, é quando se está sem recursos e sem meios diante 
de algo” (Lacan, 1959-1960/1988: 332). No aparente paradoxo con-
tido na expressão sofocleana vemos uma espécie de advertência que 
aponta para o fato de que o conhecimento – vale dizer, o apreço ao 
saber, philosophia, que desponta no horizonte da cultura grega no 
ocaso do século V a.C. – é um engodo: a condição do homem é o 
desamparo.

Ánthropos é aquele que “conhece um monte de coisas”, isto é, 
um sabichão, assinala Lacan (1959-1960/1988); mas isto não o pre-
para nem para enfrentar a morte – em relação à qual é impotente –, 
nem para o ato, diante do que ele está sempre sem recursos, áporos. 
Não haveria também aí o traço da ironia sofocleana, indicando que 
o conhecimento é insuficiente para orientar o homem quanto ao 
que ele deve fazer? É justamente em virtude desta aporia – neste 
caso, falta de recursos e também paradoxo, impasse –, inerente à sua 
condição, que o herói deverá se engajar no ato, partindo de seu de-
samparo fundamental (Hilflosigkeit) e não em função do que ele sabe 
ou conhece. Talvez seja isso o que o herói trágico tem a ensinar ao 
sujeito moderno – que é o da psicanálise – foracluído pelo advento 
da ciência. 

O desejo se realiza em ato – passant (pas sans) le savoir –, furan-
do o saber constituído e em uma dimensão que é propriamente ética 
(Lacan, 1967-1968). O ato, em perda, não decorre do saber. Antes, 
implica na responsabilidade de um sujeito a advir por intermédio 
deste ato em relação ao qual ele não é o agente, mas seu resto. Trata-
-se, assim, do sujeito em sua dimensão objetal – não obstante, não 
menos responsável. Este é o caráter aporético da responsabilidade 
trágica, a ser reencontrada no trabalho analítico.

A interpretação de Lacan (1959-1960/1988: 333) do texto gre-
go sublinha a ironia trágica presente em Sófocles: “[...] ele [ánthro-
pos] vai pantôporos, espertalhão, e áporos sempre sacaneado. Ele não 
perde uma. [...] só há uma coisa da qual ele não se safar, é do caso 

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   141Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   141 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

142 � INGRID VORSATZ

de Hades”. Capaz das maiores e mais nobres realizações, diante da 
morte o homem se vê sem recursos, desamparado – esta é sua con-
dição trágica.

A morte é o modo pelo qual o grego antigo concebe o caráter 
de precariedade, parcial e contingente – posto que finito –, constitu-
tivo do sujeito humano. A morte desenha a fronteira intransponível 
e irrepresentável entre o mundo dos homens, brôtoi, e o campo dos 
deuses, athanáthoi, cuja dimensão de alteridade radical cabe ao herói 
trágico garantir por meio de seu ato, e ao preço de sua própria perda. 
A dimensão ética está posta. A morte é o senhor absoluto, Herr5, eis 
o que ironicamente adverte o hino sofocleano em louvor ao homem. 
A realidade do herói trágico é o desamparo6 (Dodds, 1949/2002; La-
can, 1959-1960/1988). Frente à morte, de nada vale sua prodigiosa 
inteligência; diante da injunção divina, vê-se convocado a decidir 
sem poder contar com o chão firme do saber.

Os gregos legaram ao mundo nada menos que a cultura ociden-
tal. De certa forma, somos gregos, ainda que não nos demos conta 
disso. Com a finalidade de advertir que o homem – a despeito de 
suas habilidades, conquistas, inteligência e astúcia – não é mestre 
de si mesmo, o grego antigo fazia apelo ao campo dos deuses, esta 
dimensão real de alteridade à qual o homem encontrava-se apenso. 
Para assinalar a precariedade humana, remetia-se à morte, este im-
ponderável sempre à espreita. Estas eram dimensões constitutivas do 
universo trágico.

Diante dos deuses e suas leis, o herói trágico deve se respon-
sabilizar por seu destino, traçado alhures. Frente à morte, via-se ir-
remediavelmente desamparado. Esta é sua condição trágica, que é 
também a do sujeito moderno, que temos a chance de reencontrar 
através da psicanálise. Determinado pelo desejo inconsciente, consti-
tuído no significante, o sujeito, não obstante, deve se responsabilizar 
em ato. Este, em última instância, é perda – conforme atesta a dé-
marche empreendida pela heroína trágica Antígona.

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   142Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   142 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



IRONIA TRÁGICA, LINGUAGEM E ÉTICA � 143

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

Na dimensão ética – aquela que a tragédia apresenta em ato 
– um real se impõe e o sujeito advém em perda. Esta experiência é 
insofismável. Fora dessa dimensão, resta ao sujeito apenas a indeci-
dível dúvida hamletiana (Shakespeare, 1936) – to be, or not to be? –, 
em que a vida não seria mais do que uma peça dentro de uma peça, 
mise en abîme estendendo-se ao infinito, pregando uma peça7. Ou 
então a permanente sensação de que a vida é sonho, isto é, um de-
vaneio sem consistência nem ponto de basta. Como magistralmente 
sintetizado nas palavras do poeta: “A guerra sem mercê, indefinida 
prossegue, feita de negação, armas de dúvida, táticas a se voltarem 
contra mim, teima interrogante de saber [...] se existimos ou somos 
todos uma hipótese de luta ao sol do dia curto em que lutamos” 
(Andrade, 2002). 

A ética trágica – que é a da psicanálise –, a contrapelo do saber, 
é indissociável do ato.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Alaux, J. (1995). Le liège et le file. Filiation et lien familial dans la tragédie athé-
nienne du Vème siècle av. J.-C. Paris: Belin.

Almeida, G. & Vieira, T. (1997). Três tragédias gregas. São Paulo: Perspectiva.
Andrade, C. D. (2002). A paixão medida. Rio de Janeiro: Record.
Dodds, E. R. (1949/2002). Os gregos e o irracional. São Paulo: Escuta.
Freud, S. (1895/1977). Projeto para uma psicologia científica. Obras completas, 

ESB, v. I. Rio de Janeiro: Imago.
Freud, S. (1901/1976). A psicopatologia da vida cotidiana. Obras completas, 

ESB, v. VI. Rio de Janeiro: Imago.
Freud, S. (1906/1976). Delírios e sonhos na Gradiva de Jensen. Obras comple-

tas, ESB, v. IX. Rio de Janeiro: Imago.
Freud, S. (1910/1970). A significação antitética das palavras primitivas. Obras 

completas, ESB, v. XI. Rio de Janeiro: Imago.

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   143Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   143 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

144 � INGRID VORSATZ

Knox, B. (1955). Sophocles’ Oedipus. In: Tragic themes in Western literature 
(pp. 7-29). New Haven: Yale University Press.

Knox, B. (1957/2002). Édipo em Tebas. São Paulo: Perspectiva.
Lacan, J. (1957-1958/1999). O seminário, livro 5: as formações do inconsciente. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar.
Lacan, J. (1959-1960/1988). O seminário, livro 7: a ética da psicanálise. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar.
Lacan, J. (1967-1968). Le séminaire, livre XV: l’acte psychanalytique. Inédito.
Larousse Ilustré, Petit. (1906). Paris: Librairie Larousse.
Morvan, D. (2008). Le Robert de Poche. Paris: Le Robert.
Shakespeare, W. (1936). The complete works. New York: Garden City.
Sófocles. (441 a.C/1989). A trilogia tebana. Tradução de Mário Gama Kury. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar.
Sófocles. (441 a.C/1997). Antigone. Traduction de Paul Mazon. Introduction, 

notes et postface de Nicole Loraux. Paris: Les Belles Lettres.
Sófocles. (441 a.C/2003). Antigone. Translated by Reginald Gibbons and 

Charles Segal. New York: Oxford University Press.
Sófocles. (441 a.C/2005). Antigone. Traduction, presentation, notes et postface 

de Jean Lauxerois. Paris: Arléa.
Sófocles. (441 a.C/2006). Antígona. Tradução de Lawrence Flores Pereira. Intro-

dução e notas de Kathrin Holzermayr Rosenfield. Rio de Janeiro: Topbooks.
Vernant, J-.P. & Vidal-Naquet, P. (1981/2005). Mito e tragédia na Grécia Anti-

ga. São Paulo: Perspectiva.

NOTAS

1  O presente artigo é uma versão modificada do trabalho apresentado no 
IV Encontro Nacional de Pesquisadores em Filosofia e Psicanálise. Ouro 
Preto/MG, 2010 (não publicado).

2 Termo polissêmico cuja carga semântica porta um sentido antitético, podendo 
significar tanto “maravilha”, “prodígio”, “milagre” como “espanto”, “assombro”.

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   144Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   144 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16



IRONIA TRÁGICA, LINGUAGEM E ÉTICA � 145

tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 135-145, 2013

3  Esta é a primeira e mais antiga significação de formidable, de acordo com 
Morvan (2008, p. 307). As demais são: 2) Dont la taille, la force, la puissance 
est très grande. Énorme, imposant. 3) Excellent, sensationnel. Em uma edição 
antiga do Petit Larousse Illustré (1906: 401) encontramos a seguinte (e 
única) definição do termo formidable: “(lat. formidabilis) Qui est a craindre, 
redoutable. Qui inspire de la crainte”.

4  Knox (1957/2002) ressalta o fato de que o termo grego oida (“eu sei”) é 
repetidamente utilizado por Édipo na peça. “Saber” (oida, oidenai) é uma 
palavra formada com a textura do nome de Édipo.

5  Cf. a análise empreendida por Lacan (1957-1958/1999) a propósito do es-
quecimento do nome do pintor Signorelli, relatado por Freud (1901/1976).

6  Hilflosigkeit, conforme assinalou Freud (1895/1977) cerca de dois mil anos 
após o ocaso da tragédia antiga.

7  A play within a play, aquela que Hamlet faz representar no palácio para que 
Claudius assista, como espectador, à encenação do crime que ele cometera. 
Vale lembrar que o vocábulo inglês play significa tanto “peça” (no sentido 
de apresentação teatral) quanto “jogo” ou “brincadeira”. 

Recebido em 9 de junho de 2011
Aceito para publicação em 06 de abril de 2013

Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   145Tempo_Psicanalítico_45-1.indd   145 9/9/2013   16:05:169/9/2013   16:05:16




